


114學年度第1學期通識講座紀錄

講次 ：第11講
講題：原住民的傳統生態智慧與山林永續
講者：國立中正大學教育學研究所助理研究員 浦忠勇老師
時間：114/12/19(五)10：20~12：00
地點：颯德固講堂
[bookmark: _GoBack][bookmark: _heading=h.gjdgxs]紀錄：許睿琦

本週講者為國立中正大學教育學研究所助理研究員浦忠勇老師。浦老師為同學們帶來歷史悠久的原住民知識結合現今熱門的山林永續議題，並了解生態智慧。鄒族主要分布在嘉義阿里山，少許在南投。浦忠勇老師從小打獵，到了如今仍是名獵人，曾連續獲國科會研究台灣原住民及國外的獵人文化獎項。
獵人的議題充滿談論空間。此為極具背景的族群文化，但如今卻也因為許多環境、生物相關問題而引起爭議。浦忠勇老師向同學們詢問：「究竟原住民獵人能否獵黑熊？」同學們回應相當踴躍，老師也大讚回應的同學們相當有想法。簡而言之，回應的同學們認為真正使黑熊瀕危並不是獵人，因為那已是久遠的文化，原住民必定有其智慧與維持生態的方法，造就現況的反而是外來的漢人，現今卻被禁止這一直以來充滿智慧的文化，身為後來者，應予以尊重及空間。

原住民的山林智慧包含了民族科學、在地生態知識、原住民生態知識、土地倫理及環境韌性，如此富有內涵的知識卻在現今法規中，單純只是民族文化而毫無根據。不過幸好已逐漸被一些科學家、學者看見了其中蘊含的科學。

民族生態學：主要研究群體或族群共同體在其居住區的自然環境中謀取生活的傳統方式和特點、生態系統對民族的影響、族群如何利用自然環境資源……等等。

鄒族諺語：「獵場是男人身體與靈魂的居所。」這句話富有哲理。因為是身心的居所，因此獵人們會全力投入在其中，融入這片森林，真心守護自然環境。

獵人觀測獵場的模式與一般科學監測有相當大的差別。獵人們能從地形林相（河流、藤蔓區域、崩塌地、山勢高度……等）、植物（狩獵植物分布、植物生長節奏……等）、獵場特殊資源（山豬打滾的泥巴、禁忌水塘……等）、動物資源（獵物種類、獵物分布、獵物習性、足跡、遷移動向……等）、季節性（河流變化、植物生長季節……等）與獵場變化（獵場開發、國家法令、狩獵知識工具……等）推測整個環境，這些獵場訊息環環相扣，得出結論後方能決定適合的狩獵行為。

1960年代時的傳統獵場制度與現今也有所差別。以獵場生態、資源共享、倫理規範、信仰禁忌與土地儀式來連結鄒族的社會生活。最大的差別在於「資源共享」，以這點來說，就會有很大的自家佔有與社群分享的差別。獵物分配能鞏固社群連結，也是族群之間流動的情感儀式。一當有人動起歪心思，將獵物作為商品售賣，即會引起濫殺，也因此以分享作為原則。土地倫理、部落倫理即是部落的生態智慧。獵場由氏族共有並集體管理，而共享在前段有提到。禁忌則是將土地利用神聖化，提醒族人珍惜及愛護環境。

傳統生態智慧涉及的概念如下：在地知識、公共性、生物多樣性、生態平衡、資源永續、循環利用、小規模、物我相連、環境倫理、自然觀及宇宙觀。可見包羅萬象，不單純只是一項民族行為，其背後文化背景與深意是非常龐大的。

國家政府、原住民、動保協會三方究竟能否製造多贏局面？在107年嘉義縣鄒族成立了獵人協會，並以維持獵場神聖文化與自然環境平衡為宗旨。在生態學、野生動物保育與法學等多方學界合作下與政府對話，也與林務局簽訂合作意向書。然而，這樣的情況目前都還尚未平衡，政府掌握了更多科學與法規，因此在這樣的天秤上，原住民傳統文化仍處於弱勢。但也因為先前的起步，三方已在尋找交集點，建立溝通連結，以一同建立良好環境為目標。




